
Identifikation schaffen - über aktive Teilhabe, nicht
über Konsumhaltungen
Matthias Reichelt im Gespräch mit Marius Babias

Im Sommer wurde Marius Babias zum Direktor des

Neuen Berliner Kunstvereins (NBK) ab 2008 gewählt.

Der politisch positionierte Kritiker, Kurator, Autor und

Lehrende hat sich in den letzten Jahren in vielen

Projekten mit der Osterweiterung der EU und den

Auswirkungen auf die europäischen Identitäten befasst.

Dass sich der bürgerlich-gediegene NBK mit seinem

bislang politisch eher unspektakulärem Programm für

Marius Babias entschied, hat nicht wenige im Berliner

Kulturbetrieb überrascht.

Über seine bisherige Arbeit sowie seine Pläne für den

NBK sprach Matthias Reichelt mit Marius Babias im

Oktober 2007 in Berlin.

Du bist 1962 in Rumänien geboren. Wo wurdest du

maßgeblich sozialisiert?

Das ist eine typische Frage. Als die Nachricht bekannt gegeben wurde, dass ich die Leitung des NBK

übernehmen werde, stand das in jeder Zeitungsmeldung. Davor bin ich nie so wahrgenommen worden.

Und für osteuropäische Kunst interessiere ich mich erst seit einigen wenigen Jahren. Davor war ich mit

ganz anderen Dingen befasst. Das ist ein interessantes mediales Phänomen, wie man identitäre Hülsen

finden muss für Leute, die in Leitungsfunktionen aufrücken. Du bestätigst das mit deiner Frage. Es hat

schon einen neokolonialen Beigeschmack, wenn man jemanden auf seine Herkunft reduziert bzw. ihn

dahin konstruiert.

Das will ich gar nicht, aber ich will deinen Werdegang verstehen. Und ich habe deine Sensibilität und

dein Engagement in Sachen Osteuropa und osteuropäische Kunst aus deiner Geschichte her

verstanden.

Nein, mit Osteuropa beschäftige ich mich seit wenigen Jahren, und das auch nur in einem

gesamteuropäischen Kontext. In der Kokerei Zollverein in Essen, die drei Jahre meines Lebens

verschlungen hat, spielte Osteuropa überhaupt keine Rolle. Es geht mir darum, alte

Konstruktionsprinzipien wie Ethnie, Identität, Nationalität aufzulösen und genau zu beschreiben, wie

einerseits Brüssel vorgibt, diese alten bipolaren Konstruktionsprinzipien abzuschaffen, auf der anderen

Seite aber ganz neue Konstruktionsprinzipien neoliberaler Art implementiert werden. Man kann sich

nicht mehr auf seine deutsche Scholle oder in sein französisches Bistro zurückziehen und meinen, dass

die alten kulturalistischen Ansprüche aus der Kaiserzeit oder aus der Zeit des Kalten Krieges noch

gelten. Die Vorstellung, dass Osteuropa eine Sackgasse der Geschichte sei, verschiebt sich enorm

derzeit. Und hier komme ich zu meiner eigentlichen Motivation, Projekte in Osteuropa zu realisieren,

denn dort sind diese Verschiebungen seismographisch spürbarer als im Westen. Dort kann man

frühzeitig erkennen, wie die Ideologie des Europäismus, die vorgibt, den Sozialismus mit dem

Kapitalismus zu versöhnen, Europa politisch, ökonomisch und kulturell neu stratifiziert.

Bei der Documenta11 wurde in der Ausstellung bewusst auf die Nennung des nationalen Hintergrunds

verzichtet. Das führte in vielen Fällen zu Irritationen, weil der nationale Hintergrund auch in eine

Arbeit einfließt und für die Deutung wichtig sein kann.

Das ist nicht zu bestreiten. Nur: Ethnie, Identität, Nationalstaat sind alles Dispositive und

Geschichtsmodelle, die sich in Auflösung befinden. Stattdessen wächst die Tendenz zum

supranationalen Euro-Staat, einer außerhalb der Gesellschaft stehenden exterritorialen Zone, die sich

Marius Babias, Foto: Matthias Reichelt

Matthias Reichelt : Ein Gespräch mit Marius Babias (Gespräche mit Ku... http://www.artcontent.de/kunstforum/00_inhalte/bd/189/189088.asp

1 von 5 20.10.2008 08:12



der politischen Kontrolle entzieht, worauf Noam Chomsky und André Gorz hingewiesen haben. Die

virtuelle Hauptstadt Brüssel implementiert Tausende von neuen Gesetzen und Vorschriften in den

neuen Territorien, wobei die Kultur als Legitimation der Umstrukturierungsprozesse dienen soll.

Dadurch verändert sich der soziale Körper von ganzen Gesellschaften. Die Folgen dieser Veränderung

sind nicht absehbar für einen saturierten Westbürger, der in München oder Mailand sitzt und auf den

Ostbürger schaut wie auf jemanden, der ihm seinen Arbeitsplatz wegnehmen will. WestbürgerInnen

begreifen nicht - und das ist jetzt eine statistische Information - dass westliche Unternehmen wie

Banken oder Versicherungen ihre Renditen in Osteuropa erwirtschaften, wo die jeweiligen

Nationalökonomien Wachstumsraten bis zu 15 Prozent aufweisen. Auf den westeuropäischen Märkten

sind immer weniger Gewinne zu erwirtschaften. Insbesondere Südosteuropa ist so etwas wie das China

Westeuropas geworden. Man muss sich klarmachen, dass Osteuropa nicht die Dritte Welt ist, sondern

die verdrängte Kehrseite eines Gebildes, das sich nun Neues Europa nennt. Wenn ich in den letzten

Jahren dort Projekte zu Europa gemacht habe, dann mit dem Ziel, frühzeitig Phänomene der

Transkulturalität zu thematisieren.

Du zeichnest jetzt nur das Bild eines sich vereinenden Europas. Gleichzeitig gibt es aber Tendenzen

zu einem neuen Regionalismus und Nationalismus, Kleinstaaterei und Separatismus, z. B. auf dem

Gebiet des alten Jugoslawiens.

Dieses Phänomen nennt man in der Politikwissenschaft "regionale Konflikttypen". Wenn ein großes

Territorium neu organisiert wird, entstehen Spannungen und Konflikte. Nehmen wir die vier

Grundrechte für EU-BürgerInnen: Reisefreiheit, freie Wahl von Arbeitsplatz und Wohnort und

gegenseitige Anerkennung der Berufsabschlüsse. Diese Grundrechte gelten vorläufig nicht für alle

EU-Neumitglieder, spätestens in 15 Jahren soll es soweit sein. WohlstandsbürgerInnen in Norditalien

beispielsweise befürchten nun, ihren Wohlstand zu verlieren und artikulieren sich politisch in der

neo-faschistischen Lega Nord. Separatistische Konflikttypen gibt es nicht nur in Ex-Jugoslawien,

sondern auch in Belgien, Nordirland und im Baskenland, wenn auch aus jeweils anderen Gründen. Die

Kriege in Jugoslawien waren ein politischer Atavismus, ausgelöst durch übersteigerten Nationalismus.

Von der neuen Ideologie des Europäismus usurpiert, werden Nationalismen sukzessive verschwinden.

Da bin ich sehr skeptisch. Im Kosovo ist das nicht verschwunden, sondern lebt fort. Die serbische

Minderheit ist dort kaum geduldet. Und was sich unter der Herrschaft der UÇK dort abspielt, hat mit

einem emanzipativen Europa nichts zu tun.

Das Kosovo ist ein Sonderfall, weil dort Russland, EU und USA eigene politische Interessen verfolgen

und sich gegenseitig blockieren. Ich denke eher an den serbischen und kroatischen Nationalismus in

den 1990er Jahren, als das aufgeklärte Abendland glaubte, der Tribalismus sei nach Europa

zurückgekehrt. Solche regionalen Konflikttypen gibt es prinzipiell auch im Westen, sie sind

gewissermaßen die Reaktion auf die supranationale Neukonstruktion Europas, in die sich viele

identitäre Menschengruppen aus Angst vor Identitäts-, Heimat- und Wohlstandsverlust nicht

hineinbegeben wollen. Hinzu kommt das Phänomen der Warlordisierung des Krieges. Die neuen

Kriege, die nicht mehr Nationalstaaten gegeneinander führen, werden durch Banden, Clans und

Söldner ausgetragen. Das staatliche Gewaltmonopol wird delegiert an identitäre Untergruppen und

private Unternehmen. Darin drückt sich eine extremistische Form der Interessenwahrung aus, die mit

militärischen Mitteln durchgesetzt werden soll. Wir leben heute in einer Periode mit den meisten

militärischen Konflikten weltweit, numerisch weit mehr als während des Kalten Krieges.

Themenwechsel. Was in deiner Biografie auffällt, ist, dass du sehr früh multifunktional als Journalist,

Kritiker, Theoretiker und Kurator arbeitest. Hast du dich damit dem neoliberalen Gebot der

Flexibilisierung gebeugt?

Ich habe mich jahrelang geweigert, Ausstellungen zu kuratieren, weil ich die ethische Vorstellung hatte,

man könne nicht beides gleichzeitig: Schreiben und Ausstellungen und Projekte organisieren. Bis mir

klar wurde, dass meine Vorstellung von der Unvereinbarkeit nicht länger gültig war, bis ich die

Notwendigkeit sah, dass bestimmte Denkleistungen auch in die Praxis gehen müssen. Dass die

Denkformen nicht nur reflexiv bleiben können, sondern aktiv gemacht werden müssen. Insofern war da

eine innere Entwicklung von der Theorie zur Praxis als ein Versuch, beide in eins zu setzen und nicht

weiterhin als sich gegenseitig widersprechende Fraktionen zu betrachten. Das ist im

Matthias Reichelt : Ein Gespräch mit Marius Babias (Gespräche mit Ku... http://www.artcontent.de/kunstforum/00_inhalte/bd/189/189088.asp

2 von 5 20.10.2008 08:12



angloamerikanischen Raum überhaupt kein Problem - eher im Gegenteil. Ich habe die 1980er Jahren,

als der Berufsstand des Kurators aufkam, als sehr unsympathisch erlebt. Es schien mir, dass

Mechanismen des Kunstmarktes hineinschwappen in die künstlerische Produktion. In vielen

Ausstellungen war es nicht mehr unterscheidbar, wer in wessen Namen und Interesse spricht, wer das

handelnde Subjekt ist. Auch deshalb hielt ich die Trennung noch aufrecht. Nach dem Mauerfall jedoch

war es in den 1990er Jahren notwendig, sich als handelndes Subjekt in einer sich verändernden

Gesellschaft neu zu definieren.

Die geht aber nicht so weit, dass du über ein eigenes Projekt selbst journalistisch schreiben würdest?

Diese Grenze ist ja mittlerweile auch schon eingerissen.

Nein, natürlich nicht. Wenn ich Projekte realisiere, folge ich dem Grundsatz -wie am Programm der

Kokerei Zollverein in Essen deutlich wurde -, Diskurs, Theorie und Vermittlung der Kunst an die Seite

zu stellen. Florian Waldvogel und ich haben in Essen ein Parallelkonzept verfolgt. Wir haben nie mittels

Theorie die Kunst erklärt und umgekehrt die Kunst nicht dazu benutzt, eine bestimmte Theorie zu

illustrieren. Ich verstehe Kunst nicht als Medium einer Theorie und umgekehrt. Kunst ist für mich eine

Realität in sich, mit diversen gesellschaftlichen Querverbindungen, angereichert mit Diskurs, Theorie

und Vermittlungsaspekten. Dieser Komplexität des zeitgenössischen Kunstwerks muss ich als Kurator

Rechnung tragen, aber nicht dadurch, indem ich den Diskurs gewissermaßen exorziere und allein die

ästhetische Anschauung gelten lasse.

Wo siehst du den Unterschied zwischen dem Begriff des Kurators, wie er in den 1980ern aufkam, und

deinem Gebrauch?

Ich kann keine allgemeingültige Definition geben. Aber ich denke schon, dass in den 1980er Jahren ein

gewisser Trend vorherrschte, demzufolge der Kurator eher eine Art Agent war. Es gibt eine verbreitete

Selbstdefinition des Kurators als Trüffelschwein, Entdecker und hochprofessionellem Kontakter. In

meiner Vorstellungswelt von kultureller Arbeit spielt diese Selbstdefinition keine Rolle.

Soll Kunst gesellschaftlich emanzipativ wirken?

Man ist ja bescheiden geworden in den letzten 20 Jahren, die ich zumindest persönlich überblicken

kann. Für mich ist Kunst ein gesellschaftliches Ausdrucksmedium, durch das existenzielle Inhalte

formuliert werden. Kunst ist im übergeordneten Sinne ein Resonanzraum gesellschaftlicher

Entwicklungen. Ich sehe den Künstler nicht als Schöpfer, der beispielhaft, vorbildhaft ein Werk in die

Welt setzt, um eine ästhetische Schulung am Menschengeschlecht vorzunehmen à la Schiller. Ich sehe

den Künstler als ein an kulturell herausragender Stelle operierendes gesellschaftliches Subjekt, das

existenzielle, kritische Inhalte formuliert, mit denen wir uns auseinandersetzen können.

In einigen Aufsätzen hast du Künstlern und Kunstbetrieb vorgeworfen, nur politisch im Rahmen eines

Radical-chic zu sein, also wenn es gerade mal opportun ist.

So generell kann ich das nicht bestätigen. Das muss man am Einzelfall diskutieren. Es ist nicht zu

leugnen, dass sich seit Anfang der 1990er Jahre etwas politisch reartikuliert hat, was in den

restaurativen 1980ern an den Rand gedrängt war. Diese Avantgarden der Repolitisierung traten mit

einem wichtigen Impuls und Anliegen an und wurden kurzfristig diskursdominant. In einer zweiten,

dritten nachgeordneten Welle traten dann die Trittbrettfahrer auf den Plan. Ein Kunstwerk wird nicht

dadurch zu einem politischen Kunstwerk, indem man unhinterfragt und sinnlos ein politisches Zeichen,

etwa ein Hakenkreuz, darin verwendet.

Der Kapitalismus, der spätestens seit 1989 scheinbar alternativlos herrscht, hat gelernt, mit Kritik

umzugehen. Künstlerische Kritik ist akzeptiert und wird sofort in der Verwertungsspirale verwurstet

und ist gleichzeitig der Beweis für die unendliche Offenheit, Liberalität und Generosität des Systems.

Siehst du aus dem Dilemma einen Ausweg?

Das sehe ich nicht so. Ich sehe aus meiner Sicht gute und kritische KünstlerInnen, die bei Weitem nicht

in der Erfolgsskala so hoch angesiedelt sind wie KünstlerInnen, die sich eher in traditionellen Medien

ausdrücken und von vorneherein den Mainstream als ihr Aktionsgebiet wählen. Insofern stimmt es zwar

Matthias Reichelt : Ein Gespräch mit Marius Babias (Gespräche mit Ku... http://www.artcontent.de/kunstforum/00_inhalte/bd/189/189088.asp

3 von 5 20.10.2008 08:12



einerseits, dass das Politische ein ornamentaler Stoff geworden ist. Aber auf der anderen Seite stimmt

es nicht, dass KünstlerInnen, die kritisch arbeiten - diesen Begriff ziehe ich der Bezeichnung "politisch"

vor - genauso erfolgreich seien. Solche KünstlerInnen befinden sich noch immer in der Marginalität,

auch wenn sie gute Galerien haben und in Museen ausstellen.

Das will ich nicht bestreiten. Aber es ist nicht mehr notwendig, mit Mitteln der Zensur gegen

politische, oder wie du zu sagen pflegst: kritische KünstlerInnen vorzugehen. Der Markt reguliert es.

Früher gab es in der Kunstgeschichte Skandale, Verbote, Tabus. Bei Verletzung drohte Zensur.

Kürzlich habe ich in einem Text die These entwickelt, dass, je brutaler der Kapitalismus wird, desto

"kritischer" die Kunst - im Sinne der Skandalisierung eines Konflikts um ein gesellschaftliches

Tabuthema herum. Das aber hat noch nichts mit dem Kritikbegriff zu tun, der mir vorschwebt. Mein

Kritikbegriff bezieht sich nicht auf Skandal und Tabubruch, sondern bezieht sich eher auf Foucault und

dessen Triade Macht - Wahrheit - Subjekt, in der sich menschliches Leben, Biopolitik vollzieht. Kritik hat

laut Foucault eine sprengende Funktion, um das Subjekt aus der Umklammerung der Macht zu

befreien. Wie kann man zur Wahrheit gelangen, frei werden, emanzipiertes Subjekt sein? Das sind ganz

einfache Fragen, aber dennoch hochkomplex. Nicht dass die Kunst das Subjekt befähigt, sofort zur

Wahrheit zu gelangen und ein befreites Subjekt zu sein. Aber sie kann Fragen stellen und Wege zeigen.

"Wahrheit" ist für Foucault kein Prinzip, denn der einzige Zweck eines Prinzips besteht darin, sich selbst

zum Recht zu verhelfen und permanent die alte Machtstruktur zu reproduzieren. Foucault spricht von

freien Wahrheiten. Wir wollen jetzt kein Foucault-Seminar abhalten, ich wollte nur darlegen, dass es

konsistente Kritikbegriffe jenseits von Skandalen, billiger Tabubrecherei und Jahrmarktschreierei gibt.

Wie siehst du deine zukünftige Aufgabe als Direktor des NBK? Kannst du schon Aussagen machen

über deine Programmpläne und wie du dich in der Berliner Kunstlandschaft positionieren willst?

Ich will gar nichts positionieren in dem Sinne, dass ich die Tätigkeit im NBK als strategisches Planspiel

auffasse und darüber die inhaltliche Arbeit und das Profil vernachlässige. Selbstpositionierung, das

haben die 1990er Jahre gezeigt, ist in den allermeisten Fällen eine Luftnummer. Heute geht es um

existenzielle Inhalte und um ästhetischen Widerstand. Es sind vier Themenbereiche, die ich in den

nächsten Jahren bearbeiten möchte: Visualität, Transkulturalität, Öffentlichkeit und Berlin. Mit Visualität

meine ich, dass meiner Ansicht nach die Kunst die große Chance hat, alternative Seh- und

Betrachtungsmodelle zur vorherrschenden visuellen Kolonisierung der Welt zu entwickeln. Unsere Welt

ist gar nicht mehr vorstellbar außerhalb von Image- und Lifestyleproduktion. Die Kunst gerät in Gefahr,

Subunternehmerin dieser riesigen Imagemaschinerie zu sein. Das Zweite wäre der Themenbereich

Transkulturalität. In einer Zeit, in der die kulturellen Landschaften Europas neu vermessen und

entworfen werden, hat ein Kunstverein die Aufgabe, sehr frühzeitig und an vorderster Stelle mit zu

definieren, wie diese derzeit sich formende Vorstellung von gesamteuropäischer Identität zukünftig

aussehen könnte. Transkulturalität bedeutet, dass man den NBK als einen kulturellen Seismographen

definiert, der sehr frühzeitig auf neue Entwicklungen reagiert. Das Dritte ist Öffentlichkeit, was eigentlich

zum Kernbereich jeder Institution gehören sollte. Ein Kunstverein ist kein esoterisches Unternehmen,

sondern adressiert alle Bürger und Bürgerinnen, letztlich die Gesellschaft. Ich möchte jüngere

Publikumsschichten und auch das studentische Milieu ranziehen und sie für die Kunst interessieren, um

klar zu machen, dass Kunst nicht ein Lifestyle-Derivat, sondern ein existenzieller Gegenentwurf zur Welt

ist - und das in einem Ort mit öffentlicher Verantwortung. Berlin ist ein vierter Topos. Die aufgeregten

Diskussionen um die neue Kunsthalle und generell um die Verschiebungen in der Kunstlandschaft der

letzten Zeit haben gezeigt, dass Berlin offenbar keinen Ort hat, in dem nachrückende, dringende

Positionen ausgestellt werden, mit dem sich künstlerische Milieus identifizieren, wo sie hingehen und

neue Ideen aufnehmen und hinterlassen können, wo sie Teilhaber einer Entwicklung sind. Mit Defiziten

argumentiere ich generell nicht, aber hier sehe ich die Option, eine Werkstatt für neue Ideen

einzurichten, wo Zeitgenossenschaft eine große Rolle spielt.

Müsste bei dem Thema Transkulturalität nicht auch ein Punkt die Kritik an dem Hauptstadthype und

-wahn sein und das Marketingkonzept Berlins als Hauptstadt Europas hinterfragen?

Man kann ja nur die Arbeit tun, die einen interessiert. Aber auf jeden Fall ist zunächst die Beschreibung

wichtig, dass Berlin wirklich so etwas wie die heimliche Hauptstadt Europas ist. Hier ist die größte

Dichte an internationalen KünstlerInnen in ganz Europa zu finden, und die Magnetwirkung ist

Matthias Reichelt : Ein Gespräch mit Marius Babias (Gespräche mit Ku... http://www.artcontent.de/kunstforum/00_inhalte/bd/189/189088.asp

4 von 5 20.10.2008 08:12



ungebrochen. Hype an sich ist für mich nichts Negatives oder Falsches. Umbruchsituationen bieten die

Chance, neu zu sortieren. Es geht mir um sinnfällige Angebote, die eine neue Selbstsicht ermöglichen.

Ich bin kein notorischer Mineralwassertrinker, der den Leuten den Spaß nicht gönnt. Im Gegenteil, ich

merke eher die Unzufriedenheit der Leute über die fehlenden Angebote in der Berliner Kunstlandschaft.

Solche profilierten Angebote mit hohem Identifikationswert möchte ich bereitstellen. Für mich ist es kein

Widerspruch, coole Klamotten zu tragen und sich trotzdem für existenzielle, kritische Inhalte zu

interessieren. "Man kann die Welt auch in Puma-Turnschuhen verändern", heißt es am Ende meines

Buches Ware Subjektivität. Natürlich kann die Karawane weiterziehen, die Stadt ist ja bereits längst

gentrifiziert. Darauf habe ich in den frühen 1990er Jahren in vielen Texten hingewiesen. Aber das ist

nichts Berlin-Spezifisches. Es ist das Begleitgeräusch eines allgemeinen gesellschaftlichen Umbruchs.

Es zirkulieren aber auch antizyklische Kräfte in der Stadt, die vielleicht noch nicht das Dach gefunden

haben, unter das sie sich stellen können und wollen. Ich stelle mir eine Institution vor, die jenseits von

Special Interests eine übergreifende Form temporärer bis dauerhafter Identifikation unterschiedlicher

Personengruppen bereitstellt.

Ein Dach zu liefern für Unzufriedene? Kannst du das konkreter machen in Hinblick auf die Kunst?

Nicht Unzufriedene, sondern Suchende. Berlin ist vital genug, um eine alternative Haltung zu

generieren, mittels derer man kritisch-produktiv sein eigenes Tun reflektieren kann. Man tut vielen

jungen Leuten Unrecht mit dem Vorwurf, sie seien unpolitisch und nur noch an Lifestyle interessiert. Ich

beobachte den starken Wunsch nach einer gelebten Identität.

Welche Formen schweben dir vor?

Es wird weiterhin ein Ausstellungsprogramm geben, das ist schließlich der Kernbereich eines

Kunstvereins. Mit der Artothek und der Video-Sammlung verfügt der NBK außerdem über ein sehr

wertvolles kulturelles Kapital, das unter den deutschen Kunstvereinen einzigartig ist. Die Ausstellungen

werden sich vielleicht in ihrer Bauweise von herkömmlichen Ausstellungen unterscheiden, aufgeladen

durch Diskurse und gesellschaftliche Kontexte. Ich will versuchen, das Machen von Ausstellungen neu

zu denken und nicht nur klassisch agieren, dass man Gastgeber ist für KünstlerInnen, die sich

ausbreiten dürfen. Ausstellung, Diskurs, Buchreihe, Residency-Programm - ich strebe eine gegenseitige

Durchdringung dieser Formate an, und darüber hinaus eine Zusammenarbeit mit der Universität der

Künste und studentischen Milieus. Der neue NBK soll ein Ort der Produktion sein, wo man die Chance

auf eine aktive Teilhabe erhält, wo man teil hat an einem Dialog und an einer Manifestation. Ich möchte

eine Identifikation schaffen - über aktive Teilhabe und nicht über Konsumhaltungen.

Marius Babias ist 1962 in Rumänien geboren und in der BRD aufgewachsen; er ist Kunstkritiker (u.a.

für Kunstforum International, IDEA und das Stadtmagazin zitty Berlin), Theoretiker und Kurator.

1997-2001 hatte er eine Gastprofessur an der Städelschule in Frankfurt/M. und 2006/7 an der

Universität der Künste in Berlin. Zusammen mit Florian Waldvogel leitete er 2001-2003 die Kokerei

Zollverein ?Zeitgenössische Kunst und Kritik, Essen. 2005 war er Kommissar des Rumänischen

Pavillons auf der Biennale in Venedig und Kurator der Ausstellung "Das Neue Europa" in der Generali

Foundation, Wien. 2007 realisierte er das Ausstellungsprojekt "L'Europe en devenir" im Centre Culturel

Suisse, Paris. Neben vielen weiteren Projekten publizierte er Bücher, zuletzt mehrere Künstlerbücher

bei Walther König sowie: "Ware Subjektivität" (Silke Schreiber, München 2002), "Berlin. Die Spur der

Revolte" (Walther König, Köln 2006) und zusammen mit René Block "Die Balkan-Trilogie" (Silke

Schreiber, München 2007).

Matthias Reichelt : Ein Gespräch mit Marius Babias (Gespräche mit Ku... http://www.artcontent.de/kunstforum/00_inhalte/bd/189/189088.asp

5 von 5 20.10.2008 08:12


