Matthias Reichelt : Ein Gesprach mit Marius Babias (Gesprache mit Ku...

1von5

|[dentifikation schaffen - Uber aktive Teilhabe, nicht
uber Konsumhaltungen

Matthias Reichelt im Gesprdch mit Marius Babias

Im Sommer wurde Marius Babias zum Direktor des
Neuen Berliner Kunstvereins (NBK) ab 2008 gewahlt.
Der politisch positionierte Kritiker, Kurator, Autor und
Lehrende hat sich in den letzten Jahren in vielen
Projekten mit der Osterweiterung der EU und den
Auswirkungen auf die europaischen Identitdten befasst.
Dass sich der birgerlich-gediegene NBK mit seinem
bislang politisch eher unspektakularem Programm fir
Marius Babias entschied, hat nicht wenige im Berliner
Kulturbetrieb Giberrascht.

Uber seine bisherige Arbeit sowie seine Pléne fiir den
NBK sprach Matthias Reichelt mit Marius Babias im
Oktober 2007 in Berlin.

Marius Babias, Foto: Matthias Reichelt

Du bist 1962 in Ruménien geboren. Wo wurdest du
malgeblich sozialisiert?

Das ist eine typische Frage. Als die Nachricht bekannt gegeben wurde, dass ich die Leitung des NBK
Ubernehmen werde, stand das in jeder Zeitungsmeldung. Davor bin ich nie so wahrgenommen worden.
Und fiir osteuropaische Kunst interessiere ich mich erst seit einigen wenigen Jahren. Davor war ich mit
ganz anderen Dingen befasst. Das ist ein interessantes mediales Phdnomen, wie man identitare Hilsen
finden muss fur Leute, die in Leitungsfunktionen aufriicken. Du bestatigst das mit deiner Frage. Es hat
schon einen neokolonialen Beigeschmack, wenn man jemanden auf seine Herkunft reduziert bzw. ihn
dahin konstruiert.

Das will ich gar nicht, aber ich will deinen Werdegang verstehen. Und ich habe deine Sensibilitdt und
dein Engagement in Sachen Osteuropa und osteuropéische Kunst aus deiner Geschichte her
verstanden.

Nein, mit Osteuropa beschaftige ich mich seit wenigen Jahren, und das auch nur in einem
gesamteuropaischen Kontext. In der Kokerei Zollverein in Essen, die drei Jahre meines Lebens
verschlungen hat, spielte Osteuropa Uberhaupt keine Rolle. Es geht mir darum, alte
Konstruktionsprinzipien wie Ethnie, Identitat, Nationalitat aufzulésen und genau zu beschreiben, wie
einerseits Briissel vorgibt, diese alten bipolaren Konstruktionsprinzipien abzuschaffen, auf der anderen
Seite aber ganz neue Konstruktionsprinzipien neoliberaler Art implementiert werden. Man kann sich
nicht mehr auf seine deutsche Scholle oder in sein franzdsisches Bistro zurlickziehen und meinen, dass
die alten kulturalistischen Anspriiche aus der Kaiserzeit oder aus der Zeit des Kalten Krieges noch
gelten. Die Vorstellung, dass Osteuropa eine Sackgasse der Geschichte sei, verschiebt sich enorm
derzeit. Und hier komme ich zu meiner eigentlichen Motivation, Projekte in Osteuropa zu realisieren,
denn dort sind diese Verschiebungen seismographisch spirbarer als im Westen. Dort kann man
frihzeitig erkennen, wie die Ideologie des Europédismus, die vorgibt, den Sozialismus mit dem
Kapitalismus zu verséhnen, Europa politisch, 6konomisch und kulturell neu stratifiziert.

Bei der Documenta11 wurde in der Ausstellung bewusst auf die Nennung des nationalen Hintergrunds
verzichtet. Das fiihrte in vielen Féllen zu Irritationen, weil der nationale Hintergrund auch in eine
Arbeit einflie8t und fiir die Deutung wichtig sein kann.

Das ist nicht zu bestreiten. Nur: Ethnie, Identitat, Nationalstaat sind alles Dispositive und
Geschichtsmodelle, die sich in Auflésung befinden. Stattdessen wachst die Tendenz zum
supranationalen Euro-Staat, einer auRerhalb der Gesellschaft stehenden exterritorialen Zone, die sich

http://www .artcontent.de/kunstforum/00 _inhalte/bd/189/189088.asp

20.10.2008 08:12



Matthias Reichelt : Ein Gesprach mit Marius Babias (Gesprache mit Ku...

2 von 5

der politischen Kontrolle entzieht, worauf Noam Chomsky und André Gorz hingewiesen haben. Die
virtuelle Hauptstadt Brissel implementiert Tausende von neuen Gesetzen und Vorschriften in den
neuen Territorien, wobei die Kultur als Legitimation der Umstrukturierungsprozesse dienen soll.
Dadurch verandert sich der soziale Kérper von ganzen Gesellschaften. Die Folgen dieser Veranderung
sind nicht absehbar flr einen saturierten Westbiirger, der in Miinchen oder Mailand sitzt und auf den
Ostburger schaut wie auf jemanden, der ihm seinen Arbeitsplatz wegnehmen will. Westburgerinnen
begreifen nicht - und das ist jetzt eine statistische Information - dass westliche Unternehmen wie
Banken oder Versicherungen ihre Renditen in Osteuropa erwirtschaften, wo die jeweiligen
Nationalokonomien Wachstumsraten bis zu 15 Prozent aufweisen. Auf den westeuropaischen Markten
sind immer weniger Gewinne zu erwirtschaften. Insbesondere Stidosteuropa ist so etwas wie das China
Westeuropas geworden. Man muss sich klarmachen, dass Osteuropa nicht die Dritte Welt ist, sondern
die verdrangte Kehrseite eines Gebildes, das sich nun Neues Europa nennt. Wenn ich in den letzten
Jahren dort Projekte zu Europa gemacht habe, dann mit dem Ziel, friihzeitig Phanomene der
Transkulturalitéat zu thematisieren.

Du zeichnest jetzt nur das Bild eines sich vereinenden Europas. Gleichzeitig gibt es aber Tendenzen
zu einem neuen Regionalismus und Nationalismus, Kleinstaaterei und Separatismus, z. B. auf dem
Gebiet des alten Jugoslawiens.

Dieses Phanomen nennt man in der Politikwissenschaft "regionale Konflikttypen". Wenn ein grof3es
Territorium neu organisiert wird, entstehen Spannungen und Konflikte. Nehmen wir die vier
Grundrechte fur EU-Burgerinnen: Reisefreiheit, freie Wahl von Arbeitsplatz und Wohnort und
gegenseitige Anerkennung der Berufsabschliisse. Diese Grundrechte gelten vorlaufig nicht fir alle
EU-Neumitglieder, spatestens in 15 Jahren soll es soweit sein. Wohlstandsbiirgerinnen in Norditalien
beispielsweise beflrchten nun, ihren Wohlstand zu verlieren und artikulieren sich politisch in der
neo-faschistischen Lega Nord. Separatistische Konflikttypen gibt es nicht nur in Ex-Jugoslawien,
sondern auch in Belgien, Nordirland und im Baskenland, wenn auch aus jeweils anderen Griinden. Die
Kriege in Jugoslawien waren ein politischer Atavismus, ausgelost durch (ibersteigerten Nationalismus.
Von der neuen Ideologie des Europaismus usurpiert, werden Nationalismen sukzessive verschwinden.

Da bin ich sehr skeptisch. Im Kosovo ist das nicht verschwunden, sondern lebt fort. Die serbische
Minderheit ist dort kaum geduldet. Und was sich unter der Herrschaft der UCK dort abspielt, hat mit
einem emanzipativen Europa nichts zu tun.

Das Kosovo ist ein Sonderfall, weil dort Russland, EU und USA eigene politische Interessen verfolgen
und sich gegenseitig blockieren. Ich denke eher an den serbischen und kroatischen Nationalismus in
den 1990er Jahren, als das aufgeklarte Abendland glaubte, der Tribalismus sei nach Europa
zurtickgekehrt. Solche regionalen Konflikttypen gibt es prinzipiell auch im Westen, sie sind
gewissermalen die Reaktion auf die supranationale Neukonstruktion Europas, in die sich viele
identitdre Menschengruppen aus Angst vor Identitats-, Heimat- und Wohlstandsverlust nicht
hineinbegeben wollen. Hinzu kommt das Phanomen der Warlordisierung des Krieges. Die neuen
Kriege, die nicht mehr Nationalstaaten gegeneinander fihren, werden durch Banden, Clans und
Soldner ausgetragen. Das staatliche Gewaltmonopol wird delegiert an identitdre Untergruppen und
private Unternehmen. Darin drickt sich eine extremistische Form der Interessenwahrung aus, die mit
militdrischen Mitteln durchgesetzt werden soll. Wir leben heute in einer Periode mit den meisten
militarischen Konflikten weltweit, numerisch weit mehr als wahrend des Kalten Krieges.

Themenwechsel. Was in deiner Biografie aufféllt, ist, dass du sehr friih multifunktional als Journalist,
Kritiker, Theoretiker und Kurator arbeitest. Hast du dich damit dem neoliberalen Gebot der
Flexibilisierung gebeugt?

Ich habe mich jahrelang geweigert, Ausstellungen zu kuratieren, weil ich die ethische Vorstellung hatte,
man konne nicht beides gleichzeitig: Schreiben und Ausstellungen und Projekte organisieren. Bis mir
klar wurde, dass meine Vorstellung von der Unvereinbarkeit nicht langer gtiltig war, bis ich die
Notwendigkeit sah, dass bestimmte Denkleistungen auch in die Praxis gehen missen. Dass die
Denkformen nicht nur reflexiv bleiben kénnen, sondern aktiv gemacht werden missen. Insofern war da
eine innere Entwicklung von der Theorie zur Praxis als ein Versuch, beide in eins zu setzen und nicht
weiterhin als sich gegenseitig widersprechende Fraktionen zu betrachten. Das ist im

http://www .artcontent.de/kunstforum/00 _inhalte/bd/189/189088.asp

20.10.2008 08:12



Matthias Reichelt : Ein Gesprach mit Marius Babias (Gesprache mit Ku...

3von5

angloamerikanischen Raum tberhaupt kein Problem - eher im Gegenteil. Ich habe die 1980er Jahren,
als der Berufsstand des Kurators aufkam, als sehr unsympathisch erlebt. Es schien mir, dass
Mechanismen des Kunstmarktes hineinschwappen in die kiinstlerische Produktion. In vielen
Ausstellungen war es nicht mehr unterscheidbar, wer in wessen Namen und Interesse spricht, wer das
handelnde Subjekt ist. Auch deshalb hielt ich die Trennung noch aufrecht. Nach dem Mauerfall jedoch
war es in den 1990er Jahren notwendig, sich als handelndes Subjekt in einer sich verandernden
Gesellschaft neu zu definieren.

Die geht aber nicht so weit, dass du (iber ein eigenes Projekt selbst journalistisch schreiben wiirdest?
Diese Grenze ist ja mittlerweile auch schon eingerissen.

Nein, natirlich nicht. Wenn ich Projekte realisiere, folge ich dem Grundsatz -wie am Programm der
Kokerei Zollverein in Essen deutlich wurde -, Diskurs, Theorie und Vermittlung der Kunst an die Seite
zu stellen. Florian Waldvogel und ich haben in Essen ein Parallelkonzept verfolgt. Wir haben nie mittels
Theorie die Kunst erklart und umgekehrt die Kunst nicht dazu benutzt, eine bestimmte Theorie zu
illustrieren. Ich verstehe Kunst nicht als Medium einer Theorie und umgekehrt. Kunst ist flir mich eine
Realitat in sich, mit diversen gesellschaftlichen Querverbindungen, angereichert mit Diskurs, Theorie
und Vermittlungsaspekten. Dieser Komplexitat des zeitgendssischen Kunstwerks muss ich als Kurator
Rechnung tragen, aber nicht dadurch, indem ich den Diskurs gewissermalien exorziere und allein die
asthetische Anschauung gelten lasse.

Wo siehst du den Unterschied zwischen dem Begriff des Kurators, wie er in den 1980ern aufkam, und
deinem Gebrauch?

Ich kann keine allgemeinglltige Definition geben. Aber ich denke schon, dass in den 1980er Jahren ein
gewisser Trend vorherrschte, demzufolge der Kurator eher eine Art Agent war. Es gibt eine verbreitete
Selbstdefinition des Kurators als Triffelschwein, Entdecker und hochprofessionellem Kontakter. In
meiner Vorstellungswelt von kultureller Arbeit spielt diese Selbstdefinition keine Rolle.

Soll Kunst gesellschaftlich emanzipativ wirken?

Man ist ja bescheiden geworden in den letzten 20 Jahren, die ich zumindest persoénlich tberblicken
kann. Fir mich ist Kunst ein gesellschaftliches Ausdrucksmedium, durch das existenzielle Inhalte
formuliert werden. Kunst ist im (ibergeordneten Sinne ein Resonanzraum gesellschaftlicher
Entwicklungen. Ich sehe den Kinstler nicht als Schépfer, der beispielhaft, vorbildhaft ein Werk in die
Welt setzt, um eine asthetische Schulung am Menschengeschlecht vorzunehmen a la Schiller. Ich sehe
den Kiinstler als ein an kulturell herausragender Stelle operierendes gesellschaftliches Subjekt, das
existenzielle, kritische Inhalte formuliert, mit denen wir uns auseinandersetzen konnen.

In einigen Aufsétzen hast du Kiinstlern und Kunstbetrieb vorgeworfen, nur politisch im Rahmen eines
Radical-chic zu sein, also wenn es gerade mal opportun ist.

So generell kann ich das nicht bestatigen. Das muss man am Einzelfall diskutieren. Es ist nicht zu
leugnen, dass sich seit Anfang der 1990er Jahre etwas politisch reartikuliert hat, was in den
restaurativen 1980ern an den Rand gedrangt war. Diese Avantgarden der Repolitisierung traten mit
einem wichtigen Impuls und Anliegen an und wurden kurzfristig diskursdominant. In einer zweiten,
dritten nachgeordneten Welle traten dann die Trittbrettfahrer auf den Plan. Ein Kunstwerk wird nicht
dadurch zu einem politischen Kunstwerk, indem man unhinterfragt und sinnlos ein politisches Zeichen,
etwa ein Hakenkreuz, darin verwendet.

Der Kapitalismus, der spétestens seit 1989 scheinbar alternativlos herrscht, hat gelernt, mit Kritik
umzugehen. Kiinstlerische Kritik ist akzeptiert und wird sofort in der Verwertungsspirale verwurstet
und ist gleichzeitig der Beweis fiir die unendliche Offenheit, Liberalitét und Generositét des Systems.
Siehst du aus dem Dilemma einen Ausweg?

Das sehe ich nicht so. Ich sehe aus meiner Sicht gute und kritische Kiinstlerinnen, die bei Weitem nicht
in der Erfolgsskala so hoch angesiedelt sind wie Kiinstlerinnen, die sich eher in traditionellen Medien
ausdruicken und von vorneherein den Mainstream als ihr Aktionsgebiet wahlen. Insofern stimmt es zwar

http://www .artcontent.de/kunstforum/00 _inhalte/bd/189/189088.asp

20.10.2008 08:12



Matthias Reichelt : Ein Gesprach mit Marius Babias (Gesprache mit Ku... http://www .artcontent.de/kunstforum/00 _inhalte/bd/189/189088.asp

einerseits, dass das Politische ein ornamentaler Stoff geworden ist. Aber auf der anderen Seite stimmt
es nicht, dass Kinstlerinnen, die kritisch arbeiten - diesen Begriff ziehe ich der Bezeichnung "politisch"
vor - genauso erfolgreich seien. Solche Kinstlerinnen befinden sich noch immer in der Marginalitét,
auch wenn sie gute Galerien haben und in Museen ausstellen.

Das will ich nicht bestreiten. Aber es ist nicht mehr notwendig, mit Mitteln der Zensur gegen
politische, oder wie du zu sagen pflegst: kritische Kiinstlerinnen vorzugehen. Der Markt reguliert es.
Friiher gab es in der Kunstgeschichte Skandale, Verbote, Tabus. Bei Verletzung drohte Zensur.

Kirzlich habe ich in einem Text die These entwickelt, dass, je brutaler der Kapitalismus wird, desto
"kritischer" die Kunst - im Sinne der Skandalisierung eines Konflikts um ein gesellschaftliches
Tabuthema herum. Das aber hat noch nichts mit dem Kritikbegriff zu tun, der mir vorschwebt. Mein
Kritikbegriff bezieht sich nicht auf Skandal und Tabubruch, sondern bezieht sich eher auf Foucault und
dessen Triade Macht - Wahrheit - Subjekt, in der sich menschliches Leben, Biopolitik vollzieht. Kritik hat
laut Foucault eine sprengende Funktion, um das Subjekt aus der Umklammerung der Macht zu
befreien. Wie kann man zur Wahrheit gelangen, frei werden, emanzipiertes Subjekt sein? Das sind ganz
einfache Fragen, aber dennoch hochkomplex. Nicht dass die Kunst das Subjekt befahigt, sofort zur
Wahrheit zu gelangen und ein befreites Subjekt zu sein. Aber sie kann Fragen stellen und Wege zeigen.
"Wahrheit" ist flir Foucault kein Prinzip, denn der einzige Zweck eines Prinzips besteht darin, sich selbst
zum Recht zu verhelfen und permanent die alte Machtstruktur zu reproduzieren. Foucault spricht von
freien Wahrheiten. Wir wollen jetzt kein Foucault-Seminar abhalten, ich wollte nur darlegen, dass es
konsistente Kritikbegriffe jenseits von Skandalen, billiger Tabubrecherei und Jahrmarktschreierei gibt.

Wie siehst du deine zukiinftige Aufgabe als Direktor des NBK? Kannst du schon Aussagen machen
liber deine Programmpldne und wie du dich in der Berliner Kunstlandschaft positionieren willst?

Ich will gar nichts positionieren in dem Sinne, dass ich die Tatigkeit im NBK als strategisches Planspiel
auffasse und daruber die inhaltliche Arbeit und das Profil vernachlassige. Selbstpositionierung, das
haben die 1990er Jahre gezeigt, ist in den allermeisten Fallen eine Luftnummer. Heute geht es um
existenzielle Inhalte und um asthetischen Widerstand. Es sind vier Themenbereiche, die ich in den
nachsten Jahren bearbeiten mochte: Visualitat, Transkulturalitat, Offentlichkeit und Berlin. Mit Visualitat
meine ich, dass meiner Ansicht nach die Kunst die gro3e Chance hat, alternative Seh- und
Betrachtungsmodelle zur vorherrschenden visuellen Kolonisierung der Welt zu entwickeln. Unsere Welt
ist gar nicht mehr vorstellbar auRerhalb von Image- und Lifestyleproduktion. Die Kunst gerat in Gefahr,
Subunternehmerin dieser riesigen Imagemaschinerie zu sein. Das Zweite ware der Themenbereich
Transkulturalitat. In einer Zeit, in der die kulturellen Landschaften Europas neu vermessen und
entworfen werden, hat ein Kunstverein die Aufgabe, sehr friihzeitig und an vorderster Stelle mit zu
definieren, wie diese derzeit sich formende Vorstellung von gesamteuropaischer Identitat zuklnftig
aussehen kénnte. Transkulturalitat bedeutet, dass man den NBK als einen kulturellen Seismographen
definiert, der sehr frithzeitig auf neue Entwicklungen reagiert. Das Dritte ist Offentlichkeit, was eigentlich
zum Kernbereich jeder Institution gehdren sollte. Ein Kunstverein ist kein esoterisches Unternehmen,
sondern adressiert alle Blirger und Birgerinnen, letztlich die Gesellschaft. Ich méchte jlingere
Publikumsschichten und auch das studentische Milieu ranziehen und sie fiir die Kunst interessieren, um
klar zu machen, dass Kunst nicht ein Lifestyle-Derivat, sondern ein existenzieller Gegenentwurf zur Welt
ist - und das in einem Ort mit 6ffentlicher Verantwortung. Berlin ist ein vierter Topos. Die aufgeregten
Diskussionen um die neue Kunsthalle und generell um die Verschiebungen in der Kunstlandschaft der
letzten Zeit haben gezeigt, dass Berlin offenbar keinen Ort hat, in dem nachriickende, dringende
Positionen ausgestellt werden, mit dem sich kinstlerische Milieus identifizieren, wo sie hingehen und
neue Ideen aufnehmen und hinterlassen kénnen, wo sie Teilhaber einer Entwicklung sind. Mit Defiziten
argumentiere ich generell nicht, aber hier sehe ich die Option, eine Werkstatt fir neue Ideen
einzurichten, wo Zeitgenossenschaft eine grofl3e Rolle spielt.

Miisste bei dem Thema Transkulturalitéat nicht auch ein Punkt die Kritik an dem Hauptstadthype und
-wahn sein und das Marketingkonzept Berlins als Hauptstadt Europas hinterfragen?

Man kann ja nur die Arbeit tun, die einen interessiert. Aber auf jeden Fall ist zunachst die Beschreibung
wichtig, dass Berlin wirklich so etwas wie die heimliche Hauptstadt Europas ist. Hier ist die grote
Dichte an internationalen Kiinstlerinnen in ganz Europa zu finden, und die Magnetwirkung ist

4 von 5 20.10.2008 08:12



Matthias Reichelt : Ein Gesprach mit Marius Babias (Gesprache mit Ku...

S5vonS5

ungebrochen. Hype an sich ist fiir mich nichts Negatives oder Falsches. Umbruchsituationen bieten die
Chance, neu zu sortieren. Es geht mir um sinnféllige Angebote, die eine neue Selbstsicht erméglichen.
Ich bin kein notorischer Mineralwassertrinker, der den Leuten den Spaf nicht génnt. Im Gegenteil, ich
merke eher die Unzufriedenheit der Leute Uber die fehlenden Angebote in der Berliner Kunstlandschaft.
Solche profilierten Angebote mit hohem Identifikationswert mdchte ich bereitstellen. Fir mich ist es kein
Widerspruch, coole Klamotten zu tragen und sich trotzdem fiir existenzielle, kritische Inhalte zu
interessieren. "Man kann die Welt auch in Puma-Turnschuhen verandern", heil3t es am Ende meines
Buches Ware Subjektivitat. Natlrlich kann die Karawane weiterziehen, die Stadt ist ja bereits langst
gentrifiziert. Darauf habe ich in den friihen 1990er Jahren in vielen Texten hingewiesen. Aber das ist
nichts Berlin-Spezifisches. Es ist das Begleitgerdusch eines allgemeinen gesellschaftlichen Umbruchs.
Es zirkulieren aber auch antizyklische Kréfte in der Stadt, die vielleicht noch nicht das Dach gefunden
haben, unter das sie sich stellen kdnnen und wollen. Ich stelle mir eine Institution vor, die jenseits von
Special Interests eine Ubergreifende Form temporarer bis dauerhafter Identifikation unterschiedlicher
Personengruppen bereitstellt.

Ein Dach zu liefern fiir Unzufriedene? Kannst du das konkreter machen in Hinblick auf die Kunst?

Nicht Unzufriedene, sondern Suchende. Berlin ist vital genug, um eine alternative Haltung zu
generieren, mittels derer man kritisch-produktiv sein eigenes Tun reflektieren kann. Man tut vielen
jungen Leuten Unrecht mit dem Vorwurf, sie seien unpolitisch und nur noch an Lifestyle interessiert. Ich
beobachte den starken Wunsch nach einer gelebten Identitat.

Welche Formen schweben dir vor?

Es wird weiterhin ein Ausstellungsprogramm geben, das ist schlieRlich der Kernbereich eines
Kunstvereins. Mit der Artothek und der Video-Sammlung verfligt der NBK auferdem Uber ein sehr
wertvolles kulturelles Kapital, das unter den deutschen Kunstvereinen einzigartig ist. Die Ausstellungen
werden sich vielleicht in ihrer Bauweise von herkémmlichen Ausstellungen unterscheiden, aufgeladen
durch Diskurse und gesellschaftliche Kontexte. Ich will versuchen, das Machen von Ausstellungen neu
zu denken und nicht nur klassisch agieren, dass man Gastgeber ist fiir Kiinstlerinnen, die sich
ausbreiten dirfen. Ausstellung, Diskurs, Buchreihe, Residency-Programm - ich strebe eine gegenseitige
Durchdringung dieser Formate an, und dartber hinaus eine Zusammenarbeit mit der Universitat der
Kinste und studentischen Milieus. Der neue NBK soll ein Ort der Produktion sein, wo man die Chance
auf eine aktive Teilhabe erhalt, wo man teil hat an einem Dialog und an einer Manifestation. Ich méchte
eine Identifikation schaffen - Gber aktive Teilhabe und nicht Gber Konsumhaltungen.

Marius Babias ist 1962 in Rumanien geboren und in der BRD aufgewachsen; er ist Kunstkritiker (u.a.
fur Kunstforum International, IDEA und das Stadtmagazin zitty Berlin), Theoretiker und Kurator.
1997-2001 hatte er eine Gastprofessur an der Stadelschule in Frankfurt/M. und 2006/7 an der
Universitat der Kiinste in Berlin. Zusammen mit Florian Waldvogel leitete er 2001-2003 die Kokerei
Zollverein ?Zeitgendssische Kunst und Kritik, Essen. 2005 war er Kommissar des Ruméanischen
Pavillons auf der Biennale in Venedig und Kurator der Ausstellung "Das Neue Europa" in der Generali
Foundation, Wien. 2007 realisierte er das Ausstellungsprojekt "L'Europe en devenir" im Centre Culturel
Suisse, Paris. Neben vielen weiteren Projekten publizierte er Biicher, zuletzt mehrere Klnstlerblicher
bei Walther Konig sowie: "Ware Subjektivitat" (Silke Schreiber, Miinchen 2002), "Berlin. Die Spur der
Revolte" (Walther Kénig, Kéln 2006) und zusammen mit René Block "Die Balkan-Trilogie" (Silke
Schreiber, Miinchen 2007).

http://www .artcontent.de/kunstforum/00 _inhalte/bd/189/189088.asp

20.10.2008 08:12



